
231

Revista Jurídica
Universidad Nacional del Oeste

1 Fundadora del Centro de Interpretación Indígena El Antigal, Biblioteca Indígena Dr. Mariano Ramos. Presidenta de la 

Mesa Coordinadora Regional de Pueblos Indígenas para Derechos Humanos del Honorable Concejo Deliberante de 
San Pedro. Directora indígena del Centro de Salud Intercultural Dalagaic Piogonac. Integrante de la Comisión de Li-
deresas del Mercosur. Disertante en congresos, jornadas y simposios nacionales e internacionales. Autora de artícu-
los de investigación y otras publicaciones con respaldo de la Universidad Nacional de Rosario, la Universidad Nacional 
de Luján y la Universidad de Buenos Aires. 

Resumen:  Los pueblos indígenas tenemos nuestros propios sistemas de justicia, que difieren de 

los ordinarios. En la mayoría de los casos, buscan restaurar la armonía comunitaria en lugar de 

aplicar sanciones punitivas. Este artículo propone un análisis del derecho que nace en el seno de 

las comunidades indígenas bajo el respeto de códigos ancestrales como fuente legítima de justi-

cia, partiendo de una valoración intercultural y proponiendo caminos de articulación con el siste-

ma estatal. El objetivo es analizar cómo el derecho consuetudinario aborda la justicia y propone 

mecanismos para su integración en el sistema judicial argentino.

INTRODUCCIÓN

Es fundamental entender que la definición del derecho indígena no solo abarca crite-

rios jurídicos, sino que también está construido por aspectos antropológicos, criminoló-

gicos, sociológicos e históricos que lo convierten en un derecho concebido conforme las 

necesidades que enfrentan las comunidades originarias. De tal manera, no es un dere-

cho estático ni rígido, sino que está en constante renovación y transformación. Es evolu-

tivo, crea nuevas soluciones, asume experiencias e inclusive genera normas a través de 

su derecho consuetudinario, siempre que sea válido para resolver sus conflictos. 

Bajo este concepto, podemos afirmar que la justicia penal indígena es una forma de 

administrar justicia de manera independiente y paralela al derecho ordinario, la cual se 

forja sin necesidad de derecho escrito o de un Estado que la reconozca. Nace del seno de 

las comunidades indígenas respetando códigos ancestrales cuyos procedimientos y 

 1Por Carashe Nalá Clara Romero

Comunidad Lma lacia Qom, Argentina

DERECHO CONSUETUDINARIO INDÍGENA VS. 

DERECHO INDÍGENA Y DERECHO ORDINARIO



232

Carashe Nalá Clara Romero

sanciones buscan restaurar la paz y la armonía con el sujeto, la comunidad y el entorno 

territorial, partiendo de que todo lo que sucede con las personas impacta en el territorio y 

viceversa (Romero y Ramos, 2024).

Los interrogantes acerca de qué entendemos cuando hablamos de derecho consue-

tudinario indígena y dónde nos paramos los indígenas ante el derecho internacional indí-

gena y el derecho ordinario nos abren la puerta a una reflexión crítica sobre el diálogo o la 

tensión entre sistemas jurídicos y cómo lo percibimos y lo vivimos los pueblos indígenas: 

no solo desde nuestra propia mirada, sino también otorgándole un enfoque intercultural.

En muchos países latinoamericanos, el derecho ordinario ha reconocido formalmente 

la existencia del derecho consuetudinario indígena a partir de reformas constitucionales 

que consagran el pluralismo jurídico. Sin embargo, en la práctica, esta coexistencia sigue 

siendo conflictiva y ambigua. Para comenzar nuestro análisis debemos aclarar que, si 

los países reconocen el derecho indígena a través del Convenio 169 de la Organización 

Internacional del Trabajo (OIT), están reconociendo tácitamente el derecho consuetud-

inario indígena, ya que este se encuentra mencionado explícitamente tanto en el Con-

venio como en la Declaración de las Naciones Unidas y en la Constitución nacional. 

El derecho ordinario suele establecer límites a la jurisdicción indígena, especialmente 

en casos que involucran delitos considerados graves según el Código Penal nacional. 

Aunque los pueblos indígenas tenemos el derecho de administrar justicia conforme a 

normas y procedimientos propios, el Estado frecuentemente interviene cuando conside-

ra que están en juego derechos fundamentales, especialmente de niños, niñas y adoles-

centes. Aquí se crean tensiones, ya que el derecho consuetudinario prioriza la reparación 

comunitaria, la reintegración de la paz y la armonía en la comunidad toda, sujetos-terri-

torios, y la justicia ordinaria tiende a enfocarse en la sanción punitiva. Los tribunales ordi-

narios no siempre reconocen plenamente la legitimidad de las autoridades indígenas, y 

en ocasiones fallan desde una visión monocultural sin aplicar el principio de intercultura-

lidad que exige el respeto a la diversidad jurídica. 

Aunque algunos marcos normativos reconocen el pluralismo jurídico, en la práctica 

persisten limitaciones que reducen la autonomía de las jurisdicciones indígenas. Este 

escenario pone en evidencia la necesidad de avanzar hacia un modelo intercultural de 

justicia que no solo respete la cosmovisión indígena, sino que también fortalezca los me-

canismos de diálogo y coordinación entre ambos sistemas. La construcción de un enfo-

que más inclusivo y equilibrado permitiría atender de manera efectiva las necesidades de 

los indígenas en conflicto con la ley sin vulnerar su identidad cultural. 

En Argentina, la justicia enfrenta el desafío de responder a la diversidad cultural de su 

población. En el caso de los pueblos indígenas, la coexistencia entre el derecho ordinario 

y el derecho consuetudinario revela tensiones profundas que afectan a las personas en 

conflicto con la ley.



233

Este artículo plantea una mirada intercultural del fenómeno, destacando el valor del 

derecho consuetudinario como una forma legítima de administrar justicia. 

I - MARCO TEÓRICO

El reconocimiento del derecho indígena dentro del contexto del pluralismo jurídico se 

sustenta a través de fundamentos conceptuales y normativos. Para explicarlo, se abor-

dan tres ejes fundamentales: el pluralismo jurídico, la cosmovisión indígena en relación 

con la justicia restaurativa y, finalmente, la normativa vigente. Estos elementos permiten 

comprender el marco legal y cultural desde el cual los pueblos indígenas ejercen su dere-

cho a la justicia conforme a sus propias instituciones y prácticas.

En primer lugar, podemos afirmar que el pluralismo jurídico reconoce la coexistencia 

de múltiples sistemas normativos dentro de un mismo territorio. Según Boaventura de 

Sousa Santos (2002), “la ley estatal no es la única forma de regulación social: existen le-

galidades alternativas que deben ser reconocidas y respetadas” (p. 260).

En ese marco, al analizar la cosmovisión indígena encontramos una fuerte relación 

con la justicia restaurativa. En ese sentido, la justicia indígena se basa en principios de 

equilibrios, reparación y reintegración. Frente al conflicto, lo más importante es restaurar 

la paz con el individuo, la comunidad y su entorno territorial. Se ponen en juego no solo el 

acompañamiento familiar y comunitario, sino toda la espiritualidad del pueblo. Se hacen 

reuniones para tratar el caso en cuestión e incluso se realizan ceremonias, porque toda la 

comunidad y el territorio se encuentran afectados y lo más importante es restaurar la ar-

monía. La justicia no busca castigar, sino sanar el vínculo social. Como señala Bartolomé 

(2006) “la resolución de conflictos en los Pueblos Indígenas se orienta a restaurar la ar-

monía comunitaria, no a imponer penas” (p. 76 ).

La Constitución nacional, en el inciso 17 de su artículo 75, reconoce el derecho de los 

pueblos indígenas a conservar sus costumbres y ejercer su propia justicia. En tanto, el 

Convenio 169 de la OIT, ratificado por la Ley 2.471, establece que los pueblos indígenas 

tienen derecho a mantener sus instituciones jurídicas. Cabe manifestar también que Ar-

gentina, al suscribir este Convenio, se encuentra obligada a cumplir con sus preceptos y 

debe garantizar que las leyes nacionales recepten esos principios allí consagrados.

II - EL DERECHO CONSUETUDINARIO INDÍGENA

El derecho consuetudinario indígena constituye una forma legítima y ancestral de or-

ganización jurídica. Este sistema normativo se transmite y se mantiene vigente princi-

palmente a través de la oralidad, el ejercicio de autoridades tradicionales y prácticas co-

munitarias orientadas a la resolución de conflictos desde una perspectiva restaurativa.

Revista Jurídica
Universidad Nacional del Oeste



234

Carashe Nalá Clara Romero

Al transmitirse oralmente, las normas en las comunidades son dinámicas. Se actuali-

zan de manera permanente según crece la comunidad y según las crisis que atraviesa, 

que son muchas, como el avance de las fronteras agrarias, la fumigación que afecta el 

medioambiente de donde el indígena extrae su alimento y su medicina, etcétera.

Entre las autoridades tradicionales se destacan el Consejo de Ancianos o Mayores y 

los líderes comunitarios que ejercen funciones de justicia y acompañamiento. Romero 

(2011) señala que “el Consejo de ancianos es la Suprema Corte de Justicia, no se discute 

sus 'fallos'” (p. 65).

Respecto de la resolución de conflictos, se privilegia el diálogo, la mediación y la repa-

ración siempre con acompañamiento. Aunque en este contexto se producen tensiones 

con el Estado a partir de la falta de reconocimiento institucional, intervenciones por parte 

del Estado en casos de menores o la manipulación de estructuras representativas, por 

ejemplo, como lo que ocurrió en la comunidad qom Potae Napocna Navogoh (La Prima-

vera), se ha documentado la imposición de asociaciones civiles por parte del Estado de-

bilitando la estructura y la autoridad tradicional ancestral (Verón, 2012).

III - JUSTICIA PENAL Y CONFLICTO DE SISTEMAS 

La coexistencia del sistema judicial estatal y el derecho indígena plantea tensiones 

profundas cuando se trata de administrar justicia penal en contextos interculturales.

Mientras el sistema ordinario se enfoca en la sanción, con escasa o nula considera-

ción del contexto cultural, el sistema indígena –o derecho consuetudinario– se orienta 

en la reintegración, reparación y restauración de la armonía en la comunidad y su entorno 

territorial.

Uno de los principales desafíos que surgen en esta convivencia es la invisibilización de 

las prácticas indígenas y la falta de articulación con las comunidades. Esto trae consigo 

la vulneración de los derechos culturales. Como señala Gualdieri (2018), la justicia penal 

en Argentina aún no incorpora de manera efectiva la perspectiva intercultural, lo que ge-

nera respuestas inadecuadas frente a las personas indígenas.

IV - PROPUESTA INTERCULTURAL

La propuesta intercultural se basa principalmente en formar operadores judiciales en 

pluralismo jurídico, promoviendo una comprensión profunda de los sistemas normati-

vos indígenas y su legitimidad. En este sentido, resulta clave la creación de protocolos de 

articulación entre el sistema judicial estatal y las autoridades tradicionales indígenas, a 

fin de garantizar el diálogo y la cooperación respetuosa. Asimismo, es necesario recono-

cer el derecho consuetudinario como una fuente legítima de derecho, en igualdad de 



235

condiciones con el derecho estatal. Finalmente, el respeto por los procesos comunitarios 

de reparación debe ser una premisa central, valorando las formas propias de resolución 

de conflictos y restauración social que las comunidades indígenas han desarrollado his-

tóricamente.

CONCLUSIONES

La justicia debe avanzar hacia un modelo intercultural que reconozca la legitimidad del 

derecho consuetudinario indígena. Esto implica valorar sus prácticas restaurativas, res-

petar a sus autoridades tradicionales y construir puentes con el sistema estatal. Solo así 

se garantizará una justicia que sea realmente justa para todos. 

Una justicia verdaderamente intercultural no tolera la diversidad: la integra, la respeta y 

la transforma en principio rector.

Esto aportará un cambio de paradigmas, puesto que la inclusión con identidad es el 

principio fundamental para resarcir y comenzar a cerrar brechas estructurales de desi-

gualdad con los pueblos indígenas. La igualdad es el horizonte, el cambio estructural es 

el camino y la justicia, el instrumento.

 Ñaachec aganagay (Muchas gracias por escucharme)

REFERENCIAS

BARTOLOMÉ, M. (2006). Interculturalidad y derechos indígenas. IWGIA. 

GUALDIERI, M. (2018). Justicia penal juvenil e intercultural en Argentina. Revista de de-

recho y sociedad. 

ROMERO, A. (2011). La Zaranda de ideas: El debate de los intelectuales indígenas. Insti-

tuto Nacional de Lenguas Indígenas (INALI) y Universidad Nacional Autónoma de 

México.

ROMERO, C. y RAMOS, M. (2024). La medicina precolombina y medicina intercultural 

Dalagaic Piogonac (una nueva forma de curar). Atek Na, vol. 13. 

SANTOS, B. de S. (2002). El milenio huérfano: ensayos para una nueva cultura política. 

Trotta.

VERÓN, A. (2012). La primavera. Territorio y resistencia. Formosa. Qompi. 

Revista Jurídica
Universidad Nacional del Oeste



236


